Journal of Legal Policy Development

Pernikahan Sementara dalam Hukum Iran: Dasar Hukum, Implikasi
Gender, dan Perspektif Jurisprudensial

Abnan Pancasilawati!, Sulthon Fathoni?
1UINSI Samarinda, Indonesia, ?Ferdowsi University of Mashhad, Iran
Email: abnanpancasilawati@gmail.com

KATA KUNCI:

ABSTRAK:

Pernikahan sementara,
hukum Iran,
jurisprudensi Syiah
Imamiyyah,

studi gender,
feminisme Islam,
mut‘ah,

hukum keluarga

Pernikahan sementara (mut‘ah atau sigheh) memiliki tempat yang khas namun kontroversial
dalam hukum keluarga Iran, yang berakar pada jurisprudensi Syiah Imamiyyah dan
tercantum dalam Pasal 1075-1077 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata Iran. Meskipun
secara hukum dan teologis disahkan, mut‘ah mengungkapkan keberlanjutan hierarki
patriarkal dalam sistem status pribadi Iran. Berdasarkan penelitian etnografis Shahla Haeri
dalam Law of Desire (1989) dan kritik hukum Ziba Mir-Hosseini dalam Marriage on Trial
(1993), artikel ini mengkaji bagaimana institusi ini mengubah kedekatan menjadi kontrak
berbasis gender yang memprivilegiakan otoritas pria dan membatasi otonomi perempuan.
Menggunakan konsep Simone de Beauvoir tentang perempuan sebagai “Yang Lain” dan
kritik Fatima Mernissi terhadap politik seksual Islam, penelitian ini berargumen bahwa
mut‘ah berfungsi sebagai mekanisme yuridis yang mengkomodifikasi agensi perempuan
dengan kedok legitimasi agama. Dari perspektif keadilan gender, mut‘ah mengungkapkan
ketidakseimbangan struktural dalam hak perceraian, pemeliharaan, dan warisan yang
mencerminkan epistemologi patriarkal yang lebih dalam dalam jurisprudensi Islam.
Ketidaksetaraan ini tidak hanya terbatas pada pernikahan sementara, tetapi juga meresap ke
dalam pernikahan permanen (nikah da’im) dan logika figh yang lebih luas, di mana pria
mempertahankan hak sepihak untuk bercerai (talaq), poligini, dan perwalian (qiwamah).
Pola ini menekankan adanya hierarki gender yang tertanam dalam tradisi Sunni dan Syiah.
Sebagai respons, ulama Syiah kontemporer membela mut‘ah sebagai institusi yang disahkan
Tuhan untuk mengatur hasrat manusia, mencegah hubungan yang tidak sah, dan menjaga
keteraturan moral. Pemikir seperti al-Tasi dan al-Sadr berpendapat bahwa
ketidakseimbangan gender mencerminkan keadilan ilahi (‘adl ilahT) dan peran sosial yang
terbedakan, bukan ketidakadilan, dengan demikian menempatkan institusi ini dalam
kerangka besar jurisprudensi etis. Pembelaan ini menyoroti perbedaan epistemik yang
dalam antara pembacaan reformis yang berorientasi pada kesetaraan gender dalam hukum
Islam dan interpretasi tradisional yang berlandaskan teori perintah ilahi. Pada akhirnya,
untuk memajukan keadilan gender dalam hukum Iran, tidak hanya perlu merevisi aspek
prosedural mut ah, tetapi juga meninjau kembali dasar teologis dan filosofis yang mendasari
ketidaksetaraan gender dalam pemikiran hukum Islam.

32


https://law.jujurnalpublisher.id/index.php/law
mailto:abnanpancasilawati@gmail.com

1. Pendahuluan

Pernikahan sementara (mut‘ah atau sigheh) dalam hukum Iran adalah salah satu topik yang paling
banyak diperdebatkan dan kompleks dalam sistem hukum keluarga negara tersebut. Didasarkan
pada jurisprudensi Syiah Imamiyyah dan diatur dalam Kitab Undang-Undang Hukum Perdata Iran
(Pasal 1075-1077), mut‘ah diakui secara hukum sebagai bentuk kontrak pernikahan yang sah
namun terbatas dalam waktu, berbeda dengan pernikahan permanen (nikah da’im). Meskipun
secara hukum dan teologis disahkan, institusi ini tetap kontroversial dan mendapat kritik tajam,
terutama dalam hal implikasi gender yang menyertainya. Mut‘ah sering dipandang sebagai
mekanisme yang memperkuat hierarki patriarkal, di mana otoritas pria diprioritaskan sementara
otonomi perempuan dikekang (Haeri, 1989; Mir-Hosseini, 1993).

Meski telah banyak penelitian yang mengkaji aspek hukum dan sosial dari pernikahan sementara,
masih ada gap yang signifikan dalam pemahaman terkait hubungan antara hukum, gender, dan
legitimasi agama dalam konteks mut‘ah di Iran. Penelitian terdahulu lebih banyak memfokuskan
pada sisi kritis mut‘ah sebagai praktik patriarkal yang merugikan perempuan (Mernissi, 1987),
namun kurang mengulas secara mendalam tentang justifikasi teologis dan teoretis yang mendasari
penerimaan institusi ini dalam hukum Syiah. Tidak banyak yang menggali lebih dalam bagaimana
mut‘ah, meskipun dipertahankan oleh sebagian ulama Syiah sebagai solusi moral dan praktis,
memperlihatkan ketidakseimbangan gender yang mencolok dalam ranah hukum Islam dan budaya
sosial di Iran. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengisi gap tersebut dengan
menyelidiki secara kritis kedudukan mut‘ah dalam sistem hukum Iran serta dampaknya terhadap
kesetaraan gender.

Pernikahan sementara berperan penting dalam dinamika hukum keluarga di Iran, terutama karena
kaitannya dengan hak-hak perempuan dalam perceraian, pemeliharaan, dan warisan. Memahami
konsep mut‘ah secara lebih mendalam tidak hanya relevan untuk analisis hukum Islam, tetapi juga
penting dalam konteks perjuangan gender di masyarakat Iran. Penelitian ini menjadi mendesak
mengingat posisi mut‘ah yang berfungsi sebagai alat pengaturan hubungan seksual dan keinginan
manusia yang sah dalam perspektif agama Islam, sementara juga berfungsi sebagai sarana untuk
mempertahankan hierarki gender dalam masyarakat Iran. Sehingga, penelitian ini memberikan
kontribusi yang besar untuk memahami keadilan gender dalam hukum keluarga Syiah dan
memajukan pembaharuan hukum yang lebih setara.

Penelitian terkait pernikahan sementara telah dilakukan oleh berbagai ahli, termasuk Shahla Haeri
melalui Law of Desire (1989) yang meneliti bagaimana mut‘ah berfungsi dalam masyarakat Iran
sebagai bentuk komodifikasi perempuan. Ziba Mir-Hosseini dalam Marriage on Trial (1993) juga
mengkritik mut‘ah sebagai institusi yang memposisikan perempuan sebagai pihak yang
terpinggirkan dalam perjanjian pernikahan. Mernissi lebih jauh mengaitkan mut‘ah dengan politik
seksual Islam yang mengatur dan mengendalikan tubuh perempuan. Namun, penelitian-penelitian
ini cenderung berfokus pada aspek sosial dan politik, sementara kurang meneliti justifikasi teologis
dan filosofis yang mendasari keberlanjutan mut‘ah dalam hukum Iran.

33



Penelitian ini membawa perspektif baru dengan menggabungkan analisis teologis, hukum, dan
gender dalam studi tentang mut‘ah. Fokus utama dari penelitian ini adalah bagaimana mut‘ah
dipertahankan dalam kerangka hukum Syiah dengan dasar teologis yang kuat namun mengandung
ketidakseimbangan struktural dalam hak-hak gender. Penelitian ini juga mengkaji pembelaan
mut‘ah dari perspektif ulama Syiah kontemporer yang melihat institusi ini sebagai alat pengatur
moralitas yang sah, meskipun terdapat ketimpangan yang jelas dalam hak-hak perempuan,
khususnya dalam hal perceraian, pemeliharaan, dan warisan.

Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk menggali dan menganalisis posisi mut‘ah dalam
hukum Iran, dengan fokus pada implikasi gender dan bagaimana hukum Syiah mempertahankan
ketidakseimbangan tersebut. Penelitian ini juga bertujuan untuk memahami peran mut‘ah dalam
pembentukan struktur patriarkal yang lebih luas dalam masyarakat Iran, serta memberikan wawasan
tentang potensi pembaharuan hukum yang lebih adil bagi perempuan dalam konteks pernikahan.

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan ilmu
hukum Islam, khususnya dalam memahami dinamika antara hukum, gender, dan agama dalam
sistem hukum Iran. Manfaat lainnya adalah memperkaya literatur tentang feminisme Islam dan
hukum keluarga, serta memberikan rekomendasi kebijakan untuk reformasi hukum yang dapat lebih
menciptakan keadilan gender dalam sistem hukum lIran. Penelitian ini juga akan memberikan
wawasan penting bagi para pengambil keputusan, pembuat kebijakan, dan aktivis yang bekerja
untuk memajukan kesetaraan gender di negara-negara dengan sistem hukum berbasis Syiah.

2. Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi deskriptif analitis untuk
mengkaji posisi pernikahan sementara (mut‘ah) dalam hukum Iran, dengan fokus pada implikasi
gender dan keadilan hukum. Pendekatan ini dipilih karena dapat memberikan wawasan mendalam
tentang aspek hukum, sosial, dan teologis dari mut'ah yang tidak dapat diungkapkan melalui
pendekatan kuantitatif. Studi ini berusaha untuk memahami bagaimana mut‘ah berfungsi dalam
sistem hukum keluarga Iran, serta bagaimana gender dan otoritas laki-laki dikonstruksi dalam
kerangka hukum Syiah Imamiyyah.

Data dikumpulkan melalui analisis literatur yang melibatkan teks-teks hukum, termasuk Kitab
Undang-Undang Hukum Perdata Iran, serta karya-karya akademis dan etnografis yang relevan,
seperti Law of Desire oleh Haeri (1989) dan Marriage on Trial oleh Mir-Hosseini (1993), yang
mengkritik institusi mut‘ah dari perspektif gender. Analisis literatur ini juga mencakup
pemahaman terhadap teks-teks agama yang mendasari hukum Syiah, seperti tafsir Qur’an dan
hadis yang berkaitan dengan pernikahan sementara, termasuk ayat 4:24 dari al-Qur'an yang sering
dirujuk dalam justifikasi hukum mut‘ah (Arberry, 1996).

SO

34



Selanjutnya, untuk menggali lebih dalam perspektif gender dalam hukum keluarga Syiah,
penelitian ini menggunakan pendekatan analisis wacana yang memfokuskan pada teks hukum dan
diskursus yang berkembang di kalangan ulama Syiah kontemporer. Melalui pendekatan ini, penulis
mengidentifikasi bagaimana mut‘ah digambarkan sebagai solusi moral dan teologis untuk
mengatur hubungan seksual, tetapi pada saat yang sama memperlihatkan ketidakseimbangan
gender yang mendalam (Mir-Hosseini, 2006).

Analisis data dilakukan dengan memanfaatkan teori feminis, khususnya teori Simone de Beauvoir
tentang "The Other" (De Beauvoir, 2011) serta kritik Fatima Mernissi terhadap politik seksual
dalam Islam (Mernissi, 1987), yang digunakan untuk memahami peran perempuan dalam konteks
pernikahan sementara. Pendekatan ini memungkinkan penulis untuk menilai apakah hukum mut‘ah
benar-benar menciptakan keadilan gender atau justru memperkuat patriarki yang ada. Selain itu,
pendekatan ini juga memberikan wawasan tentang bagaimana interpretasi Syiah terhadap mut‘ah
mencerminkan struktur patriarkal dalam masyarakat Iran dan dalam hukum Islam itu sendiri.

Penelitian ini juga membandingkan pandangan Syiah dan Sunni mengenai pernikahan sementara
untuk memahami dinamika perbedaan interpretasi dalam figh Islam yang berhubungan dengan
gender dan hukum keluarga (Madelung, 2000). Hasil dari analisis ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi bagi kajian hukum Islam dan feminisme Islam, serta memberikan
perspektif baru mengenai bagaimana reformasi hukum Islam dapat lebih responsif terhadap
keadilan gender.

3. Hasil dan Pembahasan

Pernikahan sementara (mut‘ah) dalam hukum Iran, meskipun sah secara teologis dan legal,
mengungkapkan ketidakseimbangan gender yang mendalam dalam sistem hukum keluarga Syiah.
Dalam analisis ini, kami menemukan bahwa mut‘ah berfungsi sebagai institusi yang memperkuat
hierarki patriarkal, yang memberikan kontrol penuh kepada laki-laki dalam hubungan kontraktual,
sementara perempuan tetap dalam posisi yang sangat terbatas. Melalui pendekatan kualitatif yang
memanfaatkan teori feminis dan analisis wacana, ditemukan bahwa meskipun mut‘ah dipandang
sebagai solusi moral dan praktis untuk mengatur hubungan seksual di Iran, ia beroperasi dalam
struktur yang secara inheren merugikan perempuan.

Struktur Hukum dan Keterbatasan Perempuan dalam Mut‘ah

Dalam hukum Iran, mut‘ah didefinisikan sebagai kontrak pernikahan yang dilakukan untuk waktu
tertentu dengan mahar yang sudah ditentukan (Fatah et al., 2025). Kontrak ini, meskipun sah,
memiliki perbedaan mendasar dengan pernikahan permanen (nikah da’im) dalam hal kewajiban dan
hak-hak kedua pihak. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa mut‘ah tidak memberikan hak

35



pemeliharaan (nafagah) kepada perempuan selama masa pernikahan, kecuali jika secara eksplisit
disebutkan dalam kontrak (Wilueng, 2024). Hal ini memperlihatkan bahwa pernikahan sementara
lebih bersifat transaksional daripada institusi sosial yang berkelanjutan, yang bertujuan untuk
memelihara hubungan emosional atau mendukung kebutuhan sosial perempuan (Haeri, 1989).

Asimetri gender ini semakin diperburuk dengan hak sepihak pria untuk mengakhiri kontrak melalui
hiba al-muddah (pemberian sisa masa kontrak), yang memberikan kontrol penuh kepada pria untuk
menentukan durasi pernikahan tanpa ada kesetaraan hak bagi perempuan (Mir-Hosseini, 1993).
Kondisi ini mencerminkan sistem patriarkal yang tertanam dalam figh Syiah, yang menempatkan
pria sebagai agen hukum yang aktif dan perempuan sebagai peserta yang bergantung (Mir-Hosseini,
2006). Hasil ini menunjukkan bahwa meskipun mut‘ah dianggap sah secara agama, ia tetap
beroperasi dalam logika patriarki yang menempatkan perempuan pada posisi yang sangat terbatas.

Implikasi Sosial dan Stigmatisasi Terhadap Perempuan

Secara sosial, mut‘ah juga menimbulkan ketegangan antara pengakuan hukum dan penerimaan
sosial. Di Iran, meskipun mut‘ah diakui secara legal, perempuan yang terlibat dalam pernikahan
sementara sering menghadapi stigma sosial yang besar. Sementara pria dapat menjalani mut‘ah
tanpa konsekuensi sosial yang berarti, perempuan sering kali mendapat penilaian negatif atau
bahkan merusak reputasi mereka (Haeri, 1989). Fenomena ini mengungkapkan ketidakseimbangan
dalam penerimaan sosial terhadap kedua jenis kelamin, meskipun secara hukum keduanya terlibat
dalam kontrak yang sah. Hasil ini mengkonfirmasi pemikiran Simone de Beauvoir tentang
konstruksi perempuan sebagai "Yang Lain," yang hanya didefinisikan oleh otoritas dan keinginan
laki-laki.

Pandangan Ulama Syiah Kontemporer dan Justifikasi Teologis

Sebagai respon terhadap kritik-kritik yang ada, ulama Syiah kontemporer membela mut‘ah sebagai
institusi yang disahkan oleh Tuhan untuk mengatur hasrat manusia dan mencegah hubungan yang
tidak sah (Tasi, 1970). Para ulama ini berpendapat bahwa ketidakseimbangan gender dalam mut‘ah
tidak mencerminkan ketidakadilan, tetapi lebih kepada pembagian peran sosial yang berbeda antara
laki-laki dan perempuan, yang masing-masing memiliki tanggung jawab yang sesuai dengan
kodratnya (al-Sadr, 1987). Namun, meskipun pembelaan ini berlandaskan pada pandangan agama,
hasil penelitian menunjukkan bahwa pembagian peran ini sering kali memperkuat hierarki gender
yang ada, dengan laki-laki tetap memegang otoritas dalam hal perceraian, poligami, dan hak
perwalian (Mir-Hosseini, 1993).

SO

36



Kesetaraan Gender dalam Perspektif Figh dan Hukum Islam

Dari perspektif figh, mut‘ah dipandang sebagai bentuk pernikahan yang sah menurut Qur’an
(Qur’an 4:24), namun hal ini masih memunculkan perbedaan signifikan dalam hak-hak yang
dimiliki oleh laki-laki dan perempuan. Dalam hal ini, Ziba Mir-Hosseini (1993) dan Fatima Mernissi
(1985) mengkritik pemahaman figh yang mendukung asimetri hak dalam pernikahan, yang berakar
dari interpretasi patriarkal terhadap teks-teks agama. Bahkan, meskipun para ulama Syiah
mempertahankan mut‘ah sebagai institusi yang sah, realitas hukum menunjukkan ketidaksetaraan
yang mendalam dalam hak-hak perempuan, khususnya terkait dengan hak perceraian, pemeliharaan,
dan warisan.

Rekomendasi untuk Reformasi Hukum

Dari hasil temuan ini, penelitian ini merekomendasikan perlunya revisi dalam struktur hukum
mut‘ah yang lebih memperhatikan keadilan gender. Mengingat ketimpangan yang ada, penting
untuk merancang sistem hukum yang memberikan hak yang setara bagi perempuan dalam hal
perceraian, pemeliharaan, dan warisan, tanpa bergantung pada struktur patriarkal yang ada.
Pembaruan ini juga harus mencakup reinterpretasi terhadap teks-teks agama dengan pendekatan
yang lebih egaliter dan berfokus pada keadilan sosial, sesuai dengan prinsip-prinsip feminisme
Islam yang menekankan kesetaraan dan keadilan dalam pernikahan (Saptorini, 2024).

4. Kesimpulan

Penelitian ini telah mengkaji pernikahan sementara (mut‘ah) dalam hukum Iran, dengan fokus pada
implikasi gender dan struktur patriarkal yang ada dalam hukum keluarga Syiah. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa meskipun mut‘ah diakui secara hukum dan teologis, institusi ini tetap
memperlihatkan ketidakseimbangan gender yang mendalam. Pria memiliki hak penuh dalam hal
pengaturan durasi, penghentian kontrak, serta kewajiban pemeliharaan, sementara perempuan
sering kali berada dalam posisi yang lebih terbatas, tanpa hak setara dalam hal perceraian atau
pemeliharaan. Mut'ah, meskipun dianggap sebagai solusi moral dan agama untuk mengatur
hubungan seksual, beroperasi dalam kerangka patriarkal yang memperkuat kontrol laki-laki atas
perempuan, sementara perempuan tetap terpinggirkan dalam peran mereka dalam pernikahan.
Temuan ini mengungkapkan adanya ketidakseimbangan struktural dalam hukum keluarga yang
tercermin dalam pernikahan sementara dan bahkan pernikahan permanen (nikah da’im), di mana
pria tetap memegang hak-hak unilateral, seperti hak perceraian (talaq) dan poligini. Selain itu,
meskipun mut‘ah telah dibela oleh ulama Syiah sebagai institusi yang sah secara agama, hasil
penelitian ini menunjukkan bahwa justifikasi teologis tersebut tidak cukup untuk menutupi
ketidaksetaraan yang terus terjadi dalam sistem hukum tersebut.

37



Rekomendasi untuk Penelitian Selanjutnya

Penelitian ini memberikan wawasan penting mengenai ketidakseimbangan gender dalam sistem
hukum Iran, namun masih terdapat ruang untuk penelitian lebih lanjut. Penelitian selanjutnya dapat
mengkaji lebih dalam tentang bagaimana mut‘ah diterima dan dipraktikkan di masyarakat Iran
kontemporer, terutama dalam konteks perubahan sosial dan politik yang tengah berlangsung. Selain
itu, riset lebih lanjut dapat mengeksplorasi dampak mut‘ah terhadap hak-hak perempuan di luar
aspek hukum, seperti dampaknya terhadap kondisi ekonomi, sosial, dan psikologis perempuan yang
terlibat dalam pernikahan sementara. Penelitian selanjutnya juga dapat mempertimbangkan
perspektif dari perempuan yang menjalani mut‘ah untuk mendapatkan pemahaman yang lebih
mendalam tentang pengalaman mereka dalam sistem hukum yang patriarkal ini. Selain itu,
penelitian lebih lanjut tentang potensi reformasi hukum dalam konteks keadilan gender dan
bagaimana pendekatan-pendekatan teologis yang lebih inklusif dapat diintegrasikan dalam figh
Syiah juga sangat relevan untuk dikembangkan, guna menciptakan sistem hukum yang lebih adil
dan setara bagi perempuan di Iran.

5. Referensi

al-Sadr, M. B. (1987). Duriis fi ilm al-usul. Majmua al-shahid ayatullah al-sadr al-alami.
https://books.google.co.id/books?id=agBCAQAACAAJ

Arberry, A. J. (1996). The Koran interpreted: A translation. Simon and Schuster.

De Beauvoir, S. (2011). The second sex (C. Borde & S. Malovany-Chevallier, Trans.).
Vintage.(Original Work Published 1949).

Fatah, N., Laili, S., Akbarizan, A., & Munir, A. A. (2025). Nikah Mut’ah di Iran dan Indonesia
antara Regulasi dan Praktek. Jurnal limiah Universitas Batanghari Jambi, 25(1), 1-7.

Haeri, S. (1989). Law of Desire: Temporary Marriage in Shi’i Iran. Syracuse University Press.
https://books.google.co.id/books?id=f1CzcNX-nVgC

Madelung, W. (2000). Temporary marriage in Islamic law BT - Encyclopaedia of Islam (2nd ed.
(ed.); Vol. 10, p. 324). Brill.

Mernissi, F. (1987). Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in Modern Muslim. Society. Revised
Ed. Bloomington: Indiana UP.

Mir-Hosseini, Z. (1993). Marriage on trial: A comparative study of Islamic family law in Iran and
Morocco. London, IB Tauris (Second Edition with New Preface, 2000).

Mir-Hosseini, Z. (2006). Muslim women’s quest for equality: Between Islamic law and feminism.
Critical Inquiry, 32(4), 629-645.

Saptorini, E. (2024). Kesetaraan dan Keadilan dalam Islam: Tinjauaan Hasil Konferensi CEDAW
tentang Feminisme berdasarkan Karakteristik Islam. Tarbiatuna: Journal of Islamic Education
Studies, 4(3), 30-36.

Tasi, M. H. (1970). al-Nihayah fi mujarrad al-figh wa-al-fatawa. Dar al-Kitab al-‘Arabi.
https://books.google.co.id/books?id=Y6Jo00QEACAAJ

Wilueng, W. (2024). Perkawinan Kontrak (Nikah Mut’ah) Dalam Perspektif Sosiologi Hukum
Islam. CAUSALITY: Journal National Public Issues, 1(3), 77-83.

SO

38



