
32  

Vol. 1 No. 3 2025 || E-ISSN 3089-9583 

 

Journal of Legal Policy Development 
journal homepage: 

https://law.jujurnalpublisher.id/index.php/law  

 
 

 

Pernikahan Sementara dalam Hukum Iran: Dasar Hukum, Implikasi 
Gender, dan Perspektif Jurisprudensial 

 

Abnan Pancasilawati1, Sulthon Fathoni2 
1UINSI Samarinda, Indonesia, 2Ferdowsi University of Mashhad, Iran 

Email: abnanpancasilawati@gmail.com  
 

 

KATA KUNCI:  ABSTRAK: 

Pernikahan sementara,  

hukum Iran,  

jurisprudensi Syiah 

Imamiyyah,  

studi gender,  

feminisme Islam,  

mutʿah,  

hukum keluarga 

 Pernikahan sementara (mutʿah atau sigheh) memiliki tempat yang khas namun kontroversial 

dalam hukum keluarga Iran, yang berakar pada jurisprudensi Syiah Imamiyyah dan 

tercantum dalam Pasal 1075–1077 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata Iran. Meskipun 

secara hukum dan teologis disahkan, mutʿah mengungkapkan keberlanjutan hierarki 

patriarkal dalam sistem status pribadi Iran. Berdasarkan penelitian etnografis Shahla Haeri 

dalam Law of Desire (1989) dan kritik hukum Ziba Mir-Hosseini dalam Marriage on Trial 

(1993), artikel ini mengkaji bagaimana institusi ini mengubah kedekatan menjadi kontrak 

berbasis gender yang memprivilegiakan otoritas pria dan membatasi otonomi perempuan. 

Menggunakan konsep Simone de Beauvoir tentang perempuan sebagai “Yang Lain” dan 

kritik Fatima Mernissi terhadap politik seksual Islam, penelitian ini berargumen bahwa 

mutʿah berfungsi sebagai mekanisme yuridis yang mengkomodifikasi agensi perempuan 

dengan kedok legitimasi agama. Dari perspektif keadilan gender, mutʿah mengungkapkan 

ketidakseimbangan struktural dalam hak perceraian, pemeliharaan, dan warisan yang 

mencerminkan epistemologi patriarkal yang lebih dalam dalam jurisprudensi Islam. 

Ketidaksetaraan ini tidak hanya terbatas pada pernikahan sementara, tetapi juga meresap ke 

dalam pernikahan permanen (nikāḥ dāʾim) dan logika fiqh yang lebih luas, di mana pria 

mempertahankan hak sepihak untuk bercerai (ṭalāq), poligini, dan perwalian (qiwāmah). 

Pola ini menekankan adanya hierarki gender yang tertanam dalam tradisi Sunni dan Syiah. 

Sebagai respons, ulama Syiah kontemporer membela mutʿah sebagai institusi yang disahkan 

Tuhan untuk mengatur hasrat manusia, mencegah hubungan yang tidak sah, dan menjaga 

keteraturan moral. Pemikir seperti al-Ṭūsī dan al-Ṣadr berpendapat bahwa 

ketidakseimbangan gender mencerminkan keadilan ilahi (ʿadl ilāhī) dan peran sosial yang 

terbedakan, bukan ketidakadilan, dengan demikian menempatkan institusi ini dalam 

kerangka besar jurisprudensi etis. Pembelaan ini menyoroti perbedaan epistemik yang 

dalam antara pembacaan reformis yang berorientasi pada kesetaraan gender dalam hukum 

Islam dan interpretasi tradisional yang berlandaskan teori perintah ilahi. Pada akhirnya, 

untuk memajukan keadilan gender dalam hukum Iran, tidak hanya perlu merevisi aspek 

prosedural mutʿah, tetapi juga meninjau kembali dasar teologis dan filosofis yang mendasari 

ketidaksetaraan gender dalam pemikiran hukum Islam. 

 

 

 

 

 

https://law.jujurnalpublisher.id/index.php/law
mailto:abnanpancasilawati@gmail.com


33  

1. Pendahuluan 

Pernikahan sementara (mutʿah atau sigheh) dalam hukum Iran adalah salah satu topik yang paling 

banyak diperdebatkan dan kompleks dalam sistem hukum keluarga negara tersebut. Didasarkan 

pada jurisprudensi Syiah Imamiyyah dan diatur dalam Kitab Undang-Undang Hukum Perdata Iran 

(Pasal 1075–1077), mutʿah diakui secara hukum sebagai bentuk kontrak pernikahan yang sah 

namun terbatas dalam waktu, berbeda dengan pernikahan permanen (nikāḥ dāʾim). Meskipun 

secara hukum dan teologis disahkan, institusi ini tetap kontroversial dan mendapat kritik tajam, 

terutama dalam hal implikasi gender yang menyertainya. Mutʿah sering dipandang sebagai 

mekanisme yang memperkuat hierarki patriarkal, di mana otoritas pria diprioritaskan sementara 

otonomi perempuan dikekang (Haeri, 1989; Mir-Hosseini, 1993). 

Meski telah banyak penelitian yang mengkaji aspek hukum dan sosial dari pernikahan sementara, 

masih ada gap yang signifikan dalam pemahaman terkait hubungan antara hukum, gender, dan 

legitimasi agama dalam konteks mutʿah di Iran. Penelitian terdahulu lebih banyak memfokuskan 

pada sisi kritis mutʿah sebagai praktik patriarkal yang merugikan perempuan (Mernissi, 1987), 

namun kurang mengulas secara mendalam tentang justifikasi teologis dan teoretis yang mendasari 

penerimaan institusi ini dalam hukum Syiah. Tidak banyak yang menggali lebih dalam bagaimana 

mutʿah, meskipun dipertahankan oleh sebagian ulama Syiah sebagai solusi moral dan praktis, 

memperlihatkan ketidakseimbangan gender yang mencolok dalam ranah hukum Islam dan budaya 

sosial di Iran. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengisi gap tersebut dengan 

menyelidiki secara kritis kedudukan mutʿah dalam sistem hukum Iran serta dampaknya terhadap 

kesetaraan gender. 

Pernikahan sementara berperan penting dalam dinamika hukum keluarga di Iran, terutama karena 

kaitannya dengan hak-hak perempuan dalam perceraian, pemeliharaan, dan warisan. Memahami 

konsep mutʿah secara lebih mendalam tidak hanya relevan untuk analisis hukum Islam, tetapi juga 

penting dalam konteks perjuangan gender di masyarakat Iran. Penelitian ini menjadi mendesak 

mengingat posisi mutʿah yang berfungsi sebagai alat pengaturan hubungan seksual dan keinginan 

manusia yang sah dalam perspektif agama Islam, sementara juga berfungsi sebagai sarana untuk 

mempertahankan hierarki gender dalam masyarakat Iran. Sehingga, penelitian ini memberikan 

kontribusi yang besar untuk memahami keadilan gender dalam hukum keluarga Syiah dan 

memajukan pembaharuan hukum yang lebih setara. 

Penelitian terkait pernikahan sementara telah dilakukan oleh berbagai ahli, termasuk Shahla Haeri 

melalui Law of Desire (1989) yang meneliti bagaimana mutʿah berfungsi dalam masyarakat Iran 

sebagai bentuk komodifikasi perempuan. Ziba Mir-Hosseini dalam Marriage on Trial (1993) juga 

mengkritik mutʿah sebagai institusi yang memposisikan perempuan sebagai pihak yang 

terpinggirkan dalam perjanjian pernikahan. Mernissi lebih jauh mengaitkan mutʿah dengan politik 

seksual Islam yang mengatur dan mengendalikan tubuh perempuan. Namun, penelitian-penelitian 

ini cenderung berfokus pada aspek sosial dan politik, sementara kurang meneliti justifikasi teologis 

dan filosofis yang mendasari keberlanjutan mutʿah dalam hukum Iran. 



34  

Penelitian ini membawa perspektif baru dengan menggabungkan analisis teologis, hukum, dan 

gender dalam studi tentang mutʿah. Fokus utama dari penelitian ini adalah bagaimana mutʿah 

dipertahankan dalam kerangka hukum Syiah dengan dasar teologis yang kuat namun mengandung 

ketidakseimbangan struktural dalam hak-hak gender. Penelitian ini juga mengkaji pembelaan 

mutʿah dari perspektif ulama Syiah kontemporer yang melihat institusi ini sebagai alat pengatur 

moralitas yang sah, meskipun terdapat ketimpangan yang jelas dalam hak-hak perempuan, 

khususnya dalam hal perceraian, pemeliharaan, dan warisan. 

Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk menggali dan menganalisis posisi mutʿah dalam 

hukum Iran, dengan fokus pada implikasi gender dan bagaimana hukum Syiah mempertahankan 

ketidakseimbangan tersebut. Penelitian ini juga bertujuan untuk memahami peran mutʿah dalam 

pembentukan struktur patriarkal yang lebih luas dalam masyarakat Iran, serta memberikan wawasan 

tentang potensi pembaharuan hukum yang lebih adil bagi perempuan dalam konteks pernikahan. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan ilmu 

hukum Islam, khususnya dalam memahami dinamika antara hukum, gender, dan agama dalam 

sistem hukum Iran. Manfaat lainnya adalah memperkaya literatur tentang feminisme Islam dan 

hukum keluarga, serta memberikan rekomendasi kebijakan untuk reformasi hukum yang dapat lebih 

menciptakan keadilan gender dalam sistem hukum Iran. Penelitian ini juga akan memberikan 

wawasan penting bagi para pengambil keputusan, pembuat kebijakan, dan aktivis yang bekerja 

untuk memajukan kesetaraan gender di negara-negara dengan sistem hukum berbasis Syiah. 

 

2. Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi deskriptif analitis untuk 

mengkaji posisi pernikahan sementara (mutʿah) dalam hukum Iran, dengan fokus pada implikasi 

gender dan keadilan hukum. Pendekatan ini dipilih karena dapat memberikan wawasan mendalam 

tentang aspek hukum, sosial, dan teologis dari mutʿah yang tidak dapat diungkapkan melalui 

pendekatan kuantitatif. Studi ini berusaha untuk memahami bagaimana mutʿah berfungsi dalam 

sistem hukum keluarga Iran, serta bagaimana gender dan otoritas laki-laki dikonstruksi dalam 

kerangka hukum Syiah Imamiyyah. 

Data dikumpulkan melalui analisis literatur yang melibatkan teks-teks hukum, termasuk Kitab 

Undang-Undang Hukum Perdata Iran, serta karya-karya akademis dan etnografis yang relevan, 

seperti Law of Desire oleh Haeri (1989) dan Marriage on Trial oleh Mir-Hosseini (1993), yang 

mengkritik institusi mutʿah dari perspektif gender. Analisis literatur ini juga mencakup 

pemahaman terhadap teks-teks agama yang mendasari hukum Syiah, seperti tafsir Qur’an dan 

hadis yang berkaitan dengan pernikahan sementara, termasuk ayat 4:24 dari al-Qur'an yang sering 

dirujuk dalam justifikasi hukum mutʿah (Arberry, 1996). 



35  

Selanjutnya, untuk menggali lebih dalam perspektif gender dalam hukum keluarga Syiah, 

penelitian ini menggunakan pendekatan analisis wacana yang memfokuskan pada teks hukum dan 

diskursus yang berkembang di kalangan ulama Syiah kontemporer. Melalui pendekatan ini, penulis 

mengidentifikasi bagaimana mutʿah digambarkan sebagai solusi moral dan teologis untuk 

mengatur hubungan seksual, tetapi pada saat yang sama memperlihatkan ketidakseimbangan 

gender yang mendalam (Mir-Hosseini, 2006). 

Analisis data dilakukan dengan memanfaatkan teori feminis, khususnya teori Simone de Beauvoir 

tentang "The Other" (De Beauvoir, 2011) serta kritik Fatima Mernissi terhadap politik seksual 

dalam Islam (Mernissi, 1987), yang digunakan untuk memahami peran perempuan dalam konteks 

pernikahan sementara. Pendekatan ini memungkinkan penulis untuk menilai apakah hukum mutʿah 

benar-benar menciptakan keadilan gender atau justru memperkuat patriarki yang ada. Selain itu, 

pendekatan ini juga memberikan wawasan tentang bagaimana interpretasi Syiah terhadap mutʿah 

mencerminkan struktur patriarkal dalam masyarakat Iran dan dalam hukum Islam itu sendiri. 

Penelitian ini juga membandingkan pandangan Syiah dan Sunni mengenai pernikahan sementara 

untuk memahami dinamika perbedaan interpretasi dalam fiqh Islam yang berhubungan dengan 

gender dan hukum keluarga (Madelung, 2000). Hasil dari analisis ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi bagi kajian hukum Islam dan feminisme Islam, serta memberikan 

perspektif baru mengenai bagaimana reformasi hukum Islam dapat lebih responsif terhadap 

keadilan gender. 

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Pernikahan sementara (mutʿah) dalam hukum Iran, meskipun sah secara teologis dan legal, 

mengungkapkan ketidakseimbangan gender yang mendalam dalam sistem hukum keluarga Syiah. 

Dalam analisis ini, kami menemukan bahwa mutʿah berfungsi sebagai institusi yang memperkuat 

hierarki patriarkal, yang memberikan kontrol penuh kepada laki-laki dalam hubungan kontraktual, 

sementara perempuan tetap dalam posisi yang sangat terbatas. Melalui pendekatan kualitatif yang 

memanfaatkan teori feminis dan analisis wacana, ditemukan bahwa meskipun mutʿah dipandang 

sebagai solusi moral dan praktis untuk mengatur hubungan seksual di Iran, ia beroperasi dalam 

struktur yang secara inheren merugikan perempuan. 

 

Struktur Hukum dan Keterbatasan Perempuan dalam Mutʿah 

Dalam hukum Iran, mutʿah didefinisikan sebagai kontrak pernikahan yang dilakukan untuk waktu 

tertentu dengan mahar yang sudah ditentukan (Fatah et al., 2025). Kontrak ini, meskipun sah, 

memiliki perbedaan mendasar dengan pernikahan permanen (nikāḥ dāʾim) dalam hal kewajiban dan 

hak-hak kedua pihak. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa mutʿah tidak memberikan hak 



36  

pemeliharaan (nafaqah) kepada perempuan selama masa pernikahan, kecuali jika secara eksplisit 

disebutkan dalam kontrak (Wilueng, 2024). Hal ini memperlihatkan bahwa pernikahan sementara 

lebih bersifat transaksional daripada institusi sosial yang berkelanjutan, yang bertujuan untuk 

memelihara hubungan emosional atau mendukung kebutuhan sosial perempuan (Haeri, 1989). 

Asimetri gender ini semakin diperburuk dengan hak sepihak pria untuk mengakhiri kontrak melalui 

hiba al-muddah (pemberian sisa masa kontrak), yang memberikan kontrol penuh kepada pria untuk 

menentukan durasi pernikahan tanpa ada kesetaraan hak bagi perempuan (Mir-Hosseini, 1993). 

Kondisi ini mencerminkan sistem patriarkal yang tertanam dalam fiqh Syiah, yang menempatkan 

pria sebagai agen hukum yang aktif dan perempuan sebagai peserta yang bergantung (Mir-Hosseini, 

2006). Hasil ini menunjukkan bahwa meskipun mutʿah dianggap sah secara agama, ia tetap 

beroperasi dalam logika patriarki yang menempatkan perempuan pada posisi yang sangat terbatas. 

 

Implikasi Sosial dan Stigmatisasi Terhadap Perempuan 

Secara sosial, mutʿah juga menimbulkan ketegangan antara pengakuan hukum dan penerimaan 

sosial. Di Iran, meskipun mutʿah diakui secara legal, perempuan yang terlibat dalam pernikahan 

sementara sering menghadapi stigma sosial yang besar. Sementara pria dapat menjalani mutʿah 

tanpa konsekuensi sosial yang berarti, perempuan sering kali mendapat penilaian negatif atau 

bahkan merusak reputasi mereka (Haeri, 1989). Fenomena ini mengungkapkan ketidakseimbangan 

dalam penerimaan sosial terhadap kedua jenis kelamin, meskipun secara hukum keduanya terlibat 

dalam kontrak yang sah. Hasil ini mengkonfirmasi pemikiran Simone de Beauvoir tentang 

konstruksi perempuan sebagai "Yang Lain," yang hanya didefinisikan oleh otoritas dan keinginan 

laki-laki. 

 

Pandangan Ulama Syiah Kontemporer dan Justifikasi Teologis 

Sebagai respon terhadap kritik-kritik yang ada, ulama Syiah kontemporer membela mutʿah sebagai 

institusi yang disahkan oleh Tuhan untuk mengatur hasrat manusia dan mencegah hubungan yang 

tidak sah (Ṭūsī, 1970). Para ulama ini berpendapat bahwa ketidakseimbangan gender dalam mutʿah 

tidak mencerminkan ketidakadilan, tetapi lebih kepada pembagian peran sosial yang berbeda antara 

laki-laki dan perempuan, yang masing-masing memiliki tanggung jawab yang sesuai dengan 

kodratnya (al-Ṣadr, 1987). Namun, meskipun pembelaan ini berlandaskan pada pandangan agama, 

hasil penelitian menunjukkan bahwa pembagian peran ini sering kali memperkuat hierarki gender 

yang ada, dengan laki-laki tetap memegang otoritas dalam hal perceraian, poligami, dan hak 

perwalian (Mir-Hosseini, 1993). 

 



37  

Kesetaraan Gender dalam Perspektif Fiqh dan Hukum Islam 

Dari perspektif fiqh, mutʿah dipandang sebagai bentuk pernikahan yang sah menurut Qur’an 

(Qur’an 4:24), namun hal ini masih memunculkan perbedaan signifikan dalam hak-hak yang 

dimiliki oleh laki-laki dan perempuan. Dalam hal ini, Ziba Mir-Hosseini (1993) dan Fatima Mernissi 

(1985) mengkritik pemahaman fiqh yang mendukung asimetri hak dalam pernikahan, yang berakar 

dari interpretasi patriarkal terhadap teks-teks agama. Bahkan, meskipun para ulama Syiah 

mempertahankan mutʿah sebagai institusi yang sah, realitas hukum menunjukkan ketidaksetaraan 

yang mendalam dalam hak-hak perempuan, khususnya terkait dengan hak perceraian, pemeliharaan, 

dan warisan. 

 

Rekomendasi untuk Reformasi Hukum 

Dari hasil temuan ini, penelitian ini merekomendasikan perlunya revisi dalam struktur hukum 

mutʿah yang lebih memperhatikan keadilan gender. Mengingat ketimpangan yang ada, penting 

untuk merancang sistem hukum yang memberikan hak yang setara bagi perempuan dalam hal 

perceraian, pemeliharaan, dan warisan, tanpa bergantung pada struktur patriarkal yang ada. 

Pembaruan ini juga harus mencakup reinterpretasi terhadap teks-teks agama dengan pendekatan 

yang lebih egaliter dan berfokus pada keadilan sosial, sesuai dengan prinsip-prinsip feminisme 

Islam yang menekankan kesetaraan dan keadilan dalam pernikahan (Saptorini, 2024). 

 

4. Kesimpulan 

Penelitian ini telah mengkaji pernikahan sementara (mutʿah) dalam hukum Iran, dengan fokus pada 

implikasi gender dan struktur patriarkal yang ada dalam hukum keluarga Syiah. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa meskipun mutʿah diakui secara hukum dan teologis, institusi ini tetap 

memperlihatkan ketidakseimbangan gender yang mendalam. Pria memiliki hak penuh dalam hal 

pengaturan durasi, penghentian kontrak, serta kewajiban pemeliharaan, sementara perempuan 

sering kali berada dalam posisi yang lebih terbatas, tanpa hak setara dalam hal perceraian atau 

pemeliharaan. Mutʿah, meskipun dianggap sebagai solusi moral dan agama untuk mengatur 

hubungan seksual, beroperasi dalam kerangka patriarkal yang memperkuat kontrol laki-laki atas 

perempuan, sementara perempuan tetap terpinggirkan dalam peran mereka dalam pernikahan. 

Temuan ini mengungkapkan adanya ketidakseimbangan struktural dalam hukum keluarga yang 

tercermin dalam pernikahan sementara dan bahkan pernikahan permanen (nikāḥ dāʾim), di mana 

pria tetap memegang hak-hak unilateral, seperti hak perceraian (ṭalāq) dan poligini. Selain itu, 

meskipun mutʿah telah dibela oleh ulama Syiah sebagai institusi yang sah secara agama, hasil 

penelitian ini menunjukkan bahwa justifikasi teologis tersebut tidak cukup untuk menutupi 

ketidaksetaraan yang terus terjadi dalam sistem hukum tersebut. 



38  

 

Rekomendasi untuk Penelitian Selanjutnya 

Penelitian ini memberikan wawasan penting mengenai ketidakseimbangan gender dalam sistem 

hukum Iran, namun masih terdapat ruang untuk penelitian lebih lanjut. Penelitian selanjutnya dapat 

mengkaji lebih dalam tentang bagaimana mutʿah diterima dan dipraktikkan di masyarakat Iran 

kontemporer, terutama dalam konteks perubahan sosial dan politik yang tengah berlangsung. Selain 

itu, riset lebih lanjut dapat mengeksplorasi dampak mutʿah terhadap hak-hak perempuan di luar 

aspek hukum, seperti dampaknya terhadap kondisi ekonomi, sosial, dan psikologis perempuan yang 

terlibat dalam pernikahan sementara. Penelitian selanjutnya juga dapat mempertimbangkan 

perspektif dari perempuan yang menjalani mutʿah untuk mendapatkan pemahaman yang lebih 

mendalam tentang pengalaman mereka dalam sistem hukum yang patriarkal ini. Selain itu, 

penelitian lebih lanjut tentang potensi reformasi hukum dalam konteks keadilan gender dan 

bagaimana pendekatan-pendekatan teologis yang lebih inklusif dapat diintegrasikan dalam fiqh 

Syiah juga sangat relevan untuk dikembangkan, guna menciptakan sistem hukum yang lebih adil 

dan setara bagi perempuan di Iran. 

 

5. Referensi 

al-Ṣadr, M. B. (1987). Durūs fĭ ìlm al-uṣūl. Majmua al-shahid ayatullah al-sadr al-alami. 

https://books.google.co.id/books?id=agBCAQAACAAJ 

Arberry, A. J. (1996). The Koran interpreted: A translation. Simon and Schuster. 

De Beauvoir, S. (2011). The second sex (C. Borde & S. Malovany-Chevallier, Trans.). 

Vintage.(Original Work Published 1949). 

Fatah, N., Laili, S., Akbarizan, A., & Munir, A. A. (2025). Nikah Mut’ah di Iran dan Indonesia 

antara Regulasi dan Praktek. Jurnal Ilmiah Universitas Batanghari Jambi, 25(1), 1–7. 

Haeri, S. (1989). Law of Desire: Temporary Marriage in Shi’i Iran. Syracuse University Press. 

https://books.google.co.id/books?id=f1CzcNX-nVgC 

Madelung, W. (2000). Temporary marriage in Islamic law BT  - Encyclopaedia of Islam (2nd ed. 

(ed.); Vol. 10, p. 324). Brill. 

Mernissi, F. (1987). Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in Modern Muslim. Society. Revised 

Ed. Bloomington: Indiana UP. 

Mir-Hosseini, Z. (1993). Marriage on trial: A comparative study of Islamic family law in Iran and 

Morocco. London, IB Tauris (Second Edition with New Preface, 2000). 

Mir-Hosseini, Z. (2006). Muslim women’s quest for equality: Between Islamic law and feminism. 

Critical Inquiry, 32(4), 629–645. 

Saptorini, E. (2024). Kesetaraan dan Keadilan dalam Islam: Tinjauaan Hasil Konferensi CEDAW 

tentang Feminisme berdasarkan Karakteristik Islam. Tarbiatuna: Journal of Islamic Education 

Studies, 4(3), 30–36. 

Ṭūsī, M. Ḥ. (1970). al-Nihāyah fī mujarrad al-fiqh wa-al-fatāwá. Dār al-Kitāb al-ʻArabī. 

https://books.google.co.id/books?id=Y6Jo0QEACAAJ 

Wilueng, W. (2024). Perkawinan Kontrak (Nikah Mut’ah) Dalam Perspektif Sosiologi Hukum 

Islam. CAUSALITY: Journal National Public Issues, 1(3), 77–83. 

 


